


Sillares
Revista de Estudios Históricos

http://sillares.uanl.mx/

Los Malos tlatoles: indicios de discursos de 
resistencia indígena en la causa criminal contra  

el capitán alazapa Juan Alonso

Bad tlatoles: evidence of indigenous resistance 
discourses in the criminal case against the 

alazapa captain Juan Alonso

Amelia del Carmen Carrillo Rodríguez 
https://orcid.org/0009-0009-2952-7571
Universidad Autónoma de Nuevo León 

Monterrey, México

Recibido: 07 de abril de 2025
Aceptado: 24 de noviembre de 2025  

Editor: Adela Díaz Meléndez. Universidad Autónoma de Nuevo León, 
Centro de Estudios Humanísticos, Monterrey, Nuevo León, México.

Copyright: © 2026, Carrillo Rodríguez, Amelia del Carmen. This is an 
open-access article distributed under the terms of Creative Commons At-
tribution  License  [CC  BY  4.0],  which  permits  unrestricted use, distri-
bution, and reproduction in any medium, provided the original author and 
source are credited.

DOI: https://doi.org/10.29105/sillares5.10-180
Email: carmen.carrillordz@gmail.com



Sillares, vol. 5, núm. 10, 2026, 1-48
DOI: https://doi.org/10.29105/sillares5.10-180

1

Malos tlatoles: indicios de discursos de resistencia 
indígena en la causa criminal contra el capitán alazapa 

Juan Alonso1

Bad tlatoles: evidence of indigenous resistance discourses in the 
criminal case against the alazapa captain Juan Alonso

Amelia del Carmen Carrillo Rodríguez
Universidad Autónoma de Nuevo León
Monterrey, México
https://orcid.org/0009-0009-2952-7571

Recibido: 07 de abril de 2025
Aceptado: 24 de noviembre de 2025  

Resumen: Este trabajo se propone recuperar la perspectiva de los 
indígenas sobre el sometimiento colonial mediante el análisis de 
fragmentos discursivos procedentes de una causa criminal del siglo 
XVII, priorizando la identificación de indicios del discurso de 
resistencia a partir de técnicas del Análisis del discurso. Las fuentes 
utilizadas son procesos judiciales contra indígenas del Nuevo Reino de 
León realizados durante el gobierno de Martín de Zavala; el enfoque 
teórico parte de los estudios subalternos, del que procede la noción  de 
desclasificación de archivos, que se aplicó al contexto novohispano. 
1	 Este artículo retoma datos de la investigación “Ladinísimos en lengua 
mexicana: indicios del discurso de resistencia indígena en causas criminales 
del s. XVII en el Nuevo Reino de León”, tesis elaborada para obtener el grado 
en la Maestría de Investigación en Humanidades, Cultura y Sociedad en la 
Universidad Autónoma de Nuevo León.



Sillares, vol. 5, núm. 10, 2026, 1-48
DOI: https://doi.org/10.29105/sillares5.10-180

2

Malos tlatoles: indicios de discursos de resistencia indígena 

La colonización del norte de la Nueva España se realizó gracias a la 
introducción del náhuatl como lingua franca, propiciando el fenómeno 
del ladinismo, término que refiere la transculturación del indígena, 
en este caso a través de las prácticas lingüísticas. Sin embargo, la 
introducción del náhuatl no solo sirvió a los encomenderos para someter 
a los nativos; con el tiempo, su uso facilitó que indígenas hablantes de 
lenguas diferentes pudieran organizar acciones colectivas para resistir 
al dominio colonial. Las estrategias de resistencia más comunes eran el 
robo de ganado y la destrucción de propiedades, pero también las hubo 
de naturaleza discursiva. Los denominados “malos tlatoles” (rumores, 
quejas y convocatorias de rebelión) aparecen referidos en decenas de 
procesos judiciales contra “indios alzados”. En este trabajo se analizan 
declaraciones y confesiones extraídas de la causa criminal contra el 
capitán alazapa Juan Alonso para identificar los indicios del discurso de 
resistencia indígena frente a la dominación europea. 

Palabras clave: discurso; náhuatl; alzamientos indígenas; poder; 
resistencia.

Abstract: This work aims to recover the indigenous perspective on 
colonial subjugation through the analysis of discursive fragments from 
a 17th-century criminal case, prioritizing the identification of evidence 
of resistance discourse using Discourse Analysis techniques. The 
sources used are judicial proceedings against indigenous people from 
the Nuevo Reino de León during the government of Martín de Zavala; 
the approach was based on subaltern studies, applying its principle of 
archival declassification to the novohispano context. The colonization 
of northern region of the Nueva España was achieved through the 
introduction of Nahuatl as a lingua franca; this brought with it the 
phenomenon of ladinismo, a term that refers to the transculturation of 
indigenous peoples, in this case through linguistic practices.

However, the introduction of nahuatl not only served the encomenderos 
to subdue the natives; over time, but the use of that language also made 
possible to Indigenous speakers of different languages to organize 
collective actions to resist colonial domination. The most common 



Amelia Carrillo

Sillares, vol. 5, núm. 10, 2026, 1-48
DOI: https://doi.org/10.29105/sillares5.10-180

3

resistance strategies were cattle rustling and property destruction, 
but there were also discursive strategies. The so-called “bad tlatoles” 
(rumors, complaints, and calls for rebellion) appear in dozens of 
legal proceedings against “rebellious Indians.” This paper analyzes 
statements and confessions taken from the criminal case against the 
alazapa captain Juan Alonso with the aim of identifying evidence of the 
discourse of indigenous resistance.

Key words: discourse; nahuatl, indigenous rebellions; power; resistance.



Sillares, vol. 5, núm. 10, 2026, 1-48
DOI: https://doi.org/10.29105/sillares5.10-180

4

Malos tlatoles: indicios de discursos de resistencia indígena 

Introducción
Estudiar los discursos de resistencia surgidos en el contexto de 
los alzamientos indígenas del siglo XVII en el noreste mexicano 
exige, necesariamente, describir las condiciones en que se llevó 
a cabo la colonización de dicha región. Foucault (1991) sostenía 
que donde hay poder hay resistencia; ello supone que solo puede 
entenderse el desarrollo de los discursos de resistencia como una 
respuesta al establecimiento de una relación asimétrica del poder 
en donde los naturales se encontraban en situación de desventaja. 
El principal material de análisis del presente trabajo lo conforman 
las narraciones elaboradas por los naturales en el contexto de los 
interrogatorios que forman parte del proceso judicial dirigido 
por funcionarios españoles para castigar al capitán alazapa Juan 
Alonso y a quienes, persuadidos por él, fueron responsables 
de convocar, ejecutar o difundir rumores que contribuyeron al 
desarrollo de un alzamiento investigado a partir de 1640, pero 
cuyos orígenes se remontan a otro alzamiento realizado en 1637 
con la participación de varias naciones y parcialidades, entre 
las que destacan los gualeguas, aguatas, canapuces, ximiapas, 
moquiaguines y tepehuanes. 

Analizar las acciones de resistencia que se describen 
en las causas criminales, exige la comprensión de cómo estaba 
articulado el dispositivo del poder colonial y cómo operaba lo 
que Foucault nombró capilaridad del poder, es decir, aquellos 
mecanismos sutiles o cotidianos mediante los cuales se ejercía 
control del territorio y su población nativa, tales como la reducción 



Amelia Carrillo

Sillares, vol. 5, núm. 10, 2026, 1-48
DOI: https://doi.org/10.29105/sillares5.10-180

5

y la encomienda, pero también prácticas que dieron pie a la 
representación de los indígenas del noreste como seres crueles 
y salvajes por naturaleza. Estas representaciones sirvieron en su 
momento a los objetivos de los conquistadores, pues permitieron 
construir al “indio bárbaro” como sujeto subalterno o periférico; 
con el paso del tiempo, el imaginario que surgió durante la 
colonia en torno a dicha población no solo se mantuvo sino que 
se consolidó. 

Muñoz Camargo (1892), autor de una de las crónicas 
novohispanas que documenta el origen del pueblo tlaxcalteca, 
elaboró una genealogía de dicho pueblo que se remonta hasta 
los grupos humanos que poblaron los territorios del norte, la 
llamada Gran Chichimeca, de donde proceden los pueblos que 
luego se asentarían en y alrededor del valle de México. En dicho 
documento explica que “chichimecas propiamente quiere decir 
hombres salvajes […] era tenida por una gente muy cruel y feroz, 
de nombre espantable y horrible entre todas las naciones de 
estas partes…”2 Los términos en los que esta crónica describe lo 
chichimeca aparecerán una y otra vez en documentos coloniales 
de todo tipo, incluso en representaciones cartográficas europeas 
del septentrión novohispano,3 se llegaron a incluir descripciones 
2	  Diego Muñoz Camargo. Historia de Tlaxcala. Alfredo Chavero, ed… 
(México: Secretaría de Fomento, 1892) 27, https://ia803102.us.archive.org/7/
items/historiadetlaxc00chavgoog/historiadetlaxc00chavgoog.pdf
3	  Abraham Ortelius, Hispaniae novae sivae magnae, recents et vera 
descriptio, 1579, https://iieg.gob.mx/ns/wp-content/uploads/2023/08/
iieg_1579_0001.pdf



Sillares, vol. 5, núm. 10, 2026, 1-48
DOI: https://doi.org/10.29105/sillares5.10-180

6

Malos tlatoles: indicios de discursos de resistencia indígena 

en latín sobre sus habitantes y que los describe como gente 
dedicada a vagar, bárbara, fiera.  

Gran parte de los estudios contemporáneos sobre los 
pobladores originarios del septentrión novohispano han partido de 
la información que ofrecen documentos como los anteriormente 
citados, lo cual ha contribuido a mantener y consolidar los 
imaginarios eurocéntricos en torno a los ataques de los “indios 
bárbaros”. En el proceso de rastrear estudios para fundamentar este 
trabajo, fue difícil encontrar investigaciones que no incluyeran en 
mayor o menor medida dicha perspectiva. El primer ejemplo de 
ello es un trabajo sobre los alzamientos indígenas que hubo en el 
noreste de México durante la colonia, el cual incluye un apartado 
bastante breve dedicado a las rebeliones del Nuevo Reino de León 
durante el siglo XVII.4 Aunque se trata de un trabajo riguroso en 
lo metodológico y fue elaborado por una historiadora prestigiada, 
el tratamiento del tema merece dos críticas: la primera es lo poco 
que profundiza en la cuestión de las rebeliones en el Nuevo Reino 
de León, pese a la abundancia de fuentes que el Archivo Histórico 
de Monterrey (AHM) ofrece para su estudio; la segunda tiene que 
ver con que casi todas la información del apartado la toma de la 
crónica de Alonso de León, publicada originalmente en 1909 y 
republicada en una edición crítica del historiador Israel Cavazos 
en el año 2017 por la UANL y el gobierno del estado de Nuevo 
4	  Véase: María Teresa Huerta Preciado. Rebeliones indígenas en el noreste 
de México en la época colonial. (México: INAH,1966) Capítulo IV. Rebelio-
nes indígenas. pp. 79-102.



Amelia Carrillo

Sillares, vol. 5, núm. 10, 2026, 1-48
DOI: https://doi.org/10.29105/sillares5.10-180

7

León. Si bien, dicha crónica constituye un referente insustituible 
al estudiar el período colonial en el noreste, llama la atención que 
la autora utilice términos como “depredación” y “tropelías” para 
referirse a los actos de resistencia de los nativos, reproduciendo 
la visión de los colonizadores en su trabajo.

En otros estudios, la forma en que se describe a los nativos 
contiene un sesgo evidente: “[una] multitud de pequeñas bandas 
nómadas de recolectores y cazadores, belicosos, desnudos, 
hambrientos, crueles y que vivían en un horizonte cultural 
comparable —si es que son lícitas tales comparaciones— con el 
paleolítico inferior del Viejo Mundo, y a quienes, con justicia, se 
puede aplicar el término de apolíticos.”5 Esta manera de describir 
a los naturales evidencia la impronta europea que prevalece en 
buena parte de los estudios sobre la región noreste en el período 
colonial cuando se trata de caracterizar a su población originaria. 
Gracias a trabajos serios que introducen una perspectiva crítica 
de las fuentes coloniales, hoy se sabe que los naturales no solo no 
eran “apolíticos”, sino que demostraron tener agencia al realizar 
alianzas inter-étnicas e incluso, intentar confederaciones para 
resistir al régimen colonial. 

Este imaginario que prevalece hasta hoy sobre los “indios 
bárbaros” se remonta a la ya mencionada crónica del capitán 
Alonso de León, quien en el siglo XVII describió a los nativos 

5	  Eugenio del Hoyo. Historia del Nuevo Reino de León, 1577-1723, (ITESM, 
2014), 13.



Sillares, vol. 5, núm. 10, 2026, 1-48
DOI: https://doi.org/10.29105/sillares5.10-180

8

Malos tlatoles: indicios de discursos de resistencia indígena 

como “gente cruel […] de corta capacidad, sin ningún discurso 
[…] gente mentirosa […] no cultivan la tierra, ni siembran; 
viven libres, en ociosidad, raíz de todos los males en que están 
sepultados.” 6 El énfasis en el salvajismo de los naturales es 
evidente; el hecho de que no cultivan la tierra, ni siembran, sino 
que viven libres, en ociosidad representó un gran obstáculo para 
conseguir su reducción, requisito indispensable para explotar 
su fuerza de trabajo en las haciendas de labor o de minas. Esta 
representación de los naturales como seres salvajes, aunada al 
hecho de que fueron sociedades de tradición oral que no dejaron 
registros que permitan conocer su versión de los procesos 
históricos en que participaron, favoreció la aceptación de que 
es imposible conocer su perspectiva del momento histórico 
que vivieron a la llegada de los españoles. Incluso, cuando se 
estudian las rebeliones que ellos encabezaron, es decir, hechos en 
los que fueron protagonistas, sus testimonios han sido excluidos, 
privilegiando el discurso de los propios conquistadores. 

En este trabajo se propone la revisión de ese imaginario 
mediante la recuperación de la versión de los propios indígenas 
sobre el proceso histórico en el que se vieron inmersos, sobre 
sus modos de sobrevivir y oponerse al dominio de los europeos 
y las razones que ellos mismos daban para participar en actos 
de insurrección, cometer robos de ganado y atacar haciendas, 

6	  Alonso de León. Historia de Nuevo León con noticias sobre Coahuila, 
Tejas, Nuevo México. (Secretaría de Fomento, 1909), 37.



Amelia Carrillo

Sillares, vol. 5, núm. 10, 2026, 1-48
DOI: https://doi.org/10.29105/sillares5.10-180

9

contemplando dichas acciones como métodos de resistencia y no 
como simples delitos o expresiones de salvajismo, ya que esta 
concepción, que responde a la perspectiva de los colonizadores, 
limita la comprensión del pensamiento y la perspectiva de los 
pueblos originarios, con lo que se perpetúa el vacío epistémico 
que ha caracterizado al relato histórico del período colonial del 
noreste de México.

Un reino chichimeca
En el Archivo Histórico de Monterrey (AHM) existe un documento 
cuya lectura motivó a la autora de este texto a plantearse una 
serie de interrogantes sobre la posibilidad de rescatar, incluso de 
forma parcial, la versión de los indígenas sobre los procesos de 
conquista y colonización europea en el actual estado de Nuevo 
León. Ese documento es el título de gobernador a León de Alza, 
en el que a su vez se refieren algunas cláusulas del testamento del 
gobernador Martín de Zavala. En dichas cláusulas, el gobernador 
sugiere que los naturales del Nuevo Reino de León habían logrado 
cierto grado de organización para resistir al dominio español y 
que ello representaba un riesgo no solo para la estabilidad del 
reino, sino que, incluso, podría llegar a ser una amenaza para la 
Nueva España.7 

7	  Véase: AHM. Título de gobernador a León de Alza por muerte de Martín 
de Zavala. 24 de diciembre de 1664. Sección: Actas, Colección: Actas de Ca-
bildo, Vol. 001, Expediente 1664/013



Sillares, vol. 5, núm. 10, 2026, 1-48
DOI: https://doi.org/10.29105/sillares5.10-180

10

Malos tlatoles: indicios de discursos de resistencia indígena 

…es importantísima la conservación deste reyno para el servicio 
de ambas majestades, no tan solamente por lo que hoy es, 
cuanto por lo que puede ser en adelante, por ser puerta abierta 
para las amplísimas puertas de la Florida e innumerables gentes 
della, que están careciendo de la luz del Santo Evangelio. y 
porque faltando el freno de los dos presidios que hoy están 
fundados, no se desaten los belicosos y mal inclinados 
bárbaros de él y como una impetuosa avenida salgan a usar de 
sus acostumbrados insultos, como se ha experimentado en los 
de la Nueva Vizcaya estos años atrás y juntos por ventura no 
vuelvan a nuevas hostilidades que pueda ser ruina de toda la 
Nueva España, por entenderse ya todos por medio de la lengua 
mexicana en que están unos y otros ladinísimos.8

Lo que refiere la cita anterior dio pie a la búsqueda de 
registros que pudiesen dar cuenta del grado de organización y las 
estrategias usadas por los indígenas para resistir a la dominación 
de los europeos; fue así como se identificaron cuarenta y un 
causas criminales contra indígenas acusados de delitos como robo 
y consumo de ganado e incendio y destrucción de propiedades, 
que desde la perspectiva de los Estudios Subalternos constituyen 
métodos de resistencia. 

Las causas criminales suelen aglutinar de forma 
genérica a los indígenas como chichimecas. Esta categoría 
no es una elaboración europea, sino que era utilizada desde 
tiempos prehispánicos por grupos nahuas del centro y sur del 
país para referirse a los pobladores del norte, entre los que se 
8	  AHM. Título de gobernador a León de Alza por muerte de Martín de Za-
vala. 24 de diciembre de 1664. Sección: Actas, Colección: Actas de Cabildo, 
Vol. 001, Expediente 1664/013, f. 5



Amelia Carrillo

Sillares, vol. 5, núm. 10, 2026, 1-48
DOI: https://doi.org/10.29105/sillares5.10-180

11

encuentran los nativos de lo que se convertiría el Nuevo Reino 
de León.

El Nuevo Reino de León, al igual que todos los llamados 
territorios de ultramar que se adjudicó la monarquía hispana, 
se conformó a partir del ejercicio del derecho que el pontífice 
Alejandro VI otorgó a la corona de Castilla en 1493 mediante 
un conjunto de cinco documentos conocidos como Bulas inter 
caetera. La naturaleza de la donación pontificia de los territorios 
transatlánticos a los reyes católicos respondía a una concepción 
que puede entenderse solo en su contexto histórico, pues su 
existencia implica que el Papa tenía la facultad de otorgar el 
control de los territorios descubiertos allende el océano en su 
calidad de dueño de la Tierra, en su calidad de representante de 
Dios. Tal justificación, incluso en su tiempo, fue objeto de críticas. 

Las bulas declaran a los monarcas católicos dueños y 
señores de las tierras e islas descubiertas navegando hacia el 
occidente —hacia las Indias—, mientras que dichos territorios no 
pertenecieran a otro monarca.9 Un dato relevante es que, al nombrar 
a los reyes de Castilla señores de los territorios descubiertos y 
por descubrir, el Papa también les otorgaba derechos sobre la 
población, quienes se convertían automáticamente en vasallos 
de la corona, colocando así el sello de la asimetría del poder 

9	  Véase: Sánchez Bella, I. “Las Ordenanzas de Felipe II sobre Nuevos Des-
cubrimientos (1573). Consolidación de la política de penetración pacífica”, 
Anales de la Universidad de Chile, Núm. 20 (1989), 533-549. https://anales.
uchile.cl/index.php/ANUC/article/view/23532



Sillares, vol. 5, núm. 10, 2026, 1-48
DOI: https://doi.org/10.29105/sillares5.10-180

12

Malos tlatoles: indicios de discursos de resistencia indígena 

en las relaciones que habrían de articularse entre europeos y 
nativos durante los próximos siglos. Como consecuencia de 
dicha donación, el derecho de los monarcas a tomar posesión de 
los territorios descubiertos, impulsó un proyecto de expansión 
que consistió en el envío de expedicionarios que reconocieran 
los territorios y sus recursos, para posteriormente establecer 
poblaciones y convertir a los habitantes originarios a la fe católica. 

Siguiendo ese derrotero, las primeras incursiones en 
los territorios del norte, el llamado septentrión novohispano, 
condujeron a personajes como el portugués Alberto del Canto a 
los territorios de lo que más tarde sería el Nuevo Reino de León; 
este lusitano es considerado el fundador de las minas de San 
Gregorio, que se convirtieron muy pronto en un centro de interés 
para la corona y, cuando le fue otorgada la capitulación en 1579 a 
otro portugués, el capitán Luis de Carbajal, para explorar la región 
y fundar poblaciones, una de sus primeras acciones fue ciudad de 
León, a los pies de la sierra en que se encontraban dichas minas. 
Esta población más tarde sería renombrada villa de Cerralvo y se 
convertiría en el centro del poder político del reino, al fijar ahí su 
residencia el gobernador Martín de Zavala en 1626. 

La presencia de los primeros exploradores estuvo marcada 
desde el principio por las prácticas ilegales relacionadas con el 
sometimiento de los nativos con fines de esclavitud. El hecho 
de que los territorios estuviesen ocupados por chichimecas, 
que no se sometían con facilidad, a diferencia de los indios de 



Amelia Carrillo

Sillares, vol. 5, núm. 10, 2026, 1-48
DOI: https://doi.org/10.29105/sillares5.10-180

13

razón, contribuyó a que se les atribuyeran rasgos de animalidad 
y salvajismo, como se puede constatar en la crónica de Alonso 
de León, referida en la introducción de este trabajo, quien los 
caracterizaba como gente cruel, feroz, vengativa, de corta 
capacidad, sin ningún discurso y enemiga de todo lo criado… 
Esta representación de los indígenas del noreste como hombres 
que no se sujetaban a ninguna ley, que no cultivaban la tierra 
debido a su naturaleza nómada, los colocaba fuera del orden 
dictado por Dios y de la sociedad tal y como se concibe en la 
cultura occidental.  

Al respecto, Valdés señala que el nomadismo implica “una 
concepción del mundo, incluso es una forma de vivir la relación 
con los demás y con la naturaleza.” (2017, 54) Este investigador 
explica que el nomadismo determina, incluso, la estructura 
mental, ya que dicha forma de vida está ligada al movimiento 
con fines de supervivencia, de manera que se contrapone a la 
concepción de que es el trabajo el que garantiza la supervivencia. 
Esto permite entender que las llamadas naciones chichimecas, 
acostumbradas a moverse de un territorio a otro dependiendo de 
las estaciones, rechazara enérgicamente la imposición del trabajo 
en las haciendas. El único reino que interesaba a los “indios 
bárbaros” era, pues, el de los montes que les proveían de tunas, 
mezquites y comas en la temporada estival, como se verá más 
adelante, en el apartado dedicado al análisis de los fragmentos 
extraídos de la causa contra Juan Alonso.



Sillares, vol. 5, núm. 10, 2026, 1-48
DOI: https://doi.org/10.29105/sillares5.10-180

14

Malos tlatoles: indicios de discursos de resistencia indígena 

El marco jurídico de la conquista
Las Bulas Inter Caetera otorgadas a Fernando e Isabel de 
Castilla constituyen la base legal de la ocupación de las Indias 
Occidentales y al tomar posesión de ellas, comienzan a elaborarse 
leyes propias para dichos territorios y en ellas se contemplan 
absolutamente todos los aspectos que pudieran requerir 
regulación: en las ordenanzas se establecía la figura del vasallaje, 
el pago de tributos, la repartición de tierras, etc. Cada cierto 
tiempo, el corpus jurídico era sometido a revisiones y, a partir 
de la evaluación de su efectividad, se agregaban o derogaban 
artículos o se precisaban detalles susceptibles de interpretaciones 
erróneas. 

Figura 1.  
Cronología de la publicación de documentos y leyes que dieron origen 

al marco jurídico de la conquista y evangelización de las  
Indias Occidentales (elaboración propia)

Las Leyes de Burgos, por ejemplo, creadas para brindar 
protección a los indígenas en los primeros años de la Conquista, 



Amelia Carrillo

Sillares, vol. 5, núm. 10, 2026, 1-48
DOI: https://doi.org/10.29105/sillares5.10-180

15

declaran que su objetivo era evitar abusos hacia la población 
originaria de las Indias Occidentales. Incluso, otro nombre que 
recibieron fue el de «Reales Ordenanzas dadas para el buen 
Regimiento y Tratamiento de los Indios». Sin embargo, algo que 
caracteriza a dicho documento es la contradicción entre lo que 
dice buscar y los medios por los que intenta lograrlo. Un ejemplo 
de las ambigüedades que contiene radica en que el texto declara 
como principal obstáculo para la conversión de los naturales a 
ellos mismos, “porque de su natural son inclinados a ociosidad 
y malos vicios”10. Esta afirmación bien podría considerarse la 
piedra fundacional del discurso repetido en la mayoría de los 
relatos de los colonizadores, que a su vez sirvió para legitimar la 
explotación y el trato cruel impuestos a los indígenas. 

Otra contradicción que encierra el texto de estas leyes 
radica en que se reconoce que los indígenas son sujetos de 
derecho y se prohíbe que sean despojados de sus propiedades, 
que se les quiten sus hijos o sus esposas, además de señalar que 
no deben ser esclavizados, pero al mismo tiempo ordena que para 
reducirlos se les concentre cerca de los poblados de los españoles 
para que más fácilmente aprendan la fe, recomendando que sus 
casas sean quemadas para evitar que caigan en la tentación de 
regresar a sus lugares de origen.

10	  Véase: AGI. Ordenanzas reales para el buen regimiento y tratamiento de 
los indios. (Leyes de Burgos) Gobierno/Indiferente general/Registros genera-
lísimos. Referencia: ES.41091.AGI/22//INDIFERENTE,419,L.4,F.83R-96V



Sillares, vol. 5, núm. 10, 2026, 1-48
DOI: https://doi.org/10.29105/sillares5.10-180

16

Malos tlatoles: indicios de discursos de resistencia indígena 

De acuerdo con Sánchez-Arcilla (2021), las Leyes de 
Burgos poseen relevancia histórico-jurídica porque contienen 
preceptos que para la época resultaban novedosos, específicamente 
porque abordaba la regulación del trabajo de los indios, que era un 
tema no planteado hasta entonces. Este autor señala que esa fue la 
razón por la que durante décadas, la historiografía que se enfoca 
en el marco jurídico del período colonial, haya considerado que el 
texto era un “código proteccionista” de los derechos de los indios 
y hasta se le ha llegado a considerar un texto “precursor de los 
derechos humanos”. 

Ya desde 1503, cuando se creó la figura de le encomienda, 
los conflictos entre españoles e indígenas comenzaron a capturar 
la atención de los evangelizadores dominicos, que denunciaban 
las acciones violentas de los encomenderos y sugerían como única 
solución la supresión de la encomienda. Para Sánchez-Arcilla, las 
Leyes de Burgos no son más que una respuesta pragmática de 
Fernando de Castilla para poder continuar con la explotación de 
la mano de obra de los indios, indispensable para la extracción 
de recursos en los territorios conquistados y, al mismo tiempo, 
satisfacer las peticiones de los frailes sobre la urgencia de proteger 
a los indios. 

El proceso de ladinización entre las naciones chichimecas
El marco jurídico de la ‘conquista’, con el paso del tiempo, dio 
pie al establecimiento de instituciones y cargos cuya misión era 
asegurar el ejercicio del poder y la dominación no solo sobre 



Amelia Carrillo

Sillares, vol. 5, núm. 10, 2026, 1-48
DOI: https://doi.org/10.29105/sillares5.10-180

17

los territorios ocupados, sino también sobre los cuerpos que 
los habitaban. El poder de la corona de Castilla se instala en el 
Nuevo Mundo a través de estrategias encaminadas a disciplinar 
los cuerpos: la reducción permitía el control de la movilidad, 
la encomienda sirvió para instaurar el régimen de trabajo y la 
evangelización puso en marcha un cambio ideológico en la 
población nativa.

Los alzamientos fueron una respuesta a las múltiples 
formas de dominación y control de los europeos sobre los 
indígenas. En los territorios del norte, específicamente en el 
Nuevo Reino de León, los alzamientos estuvieron atravesados 
por el uso del náhuatl o lengua mexicana, como se le llama en los 
documentos coloniales; su introducción como lingua franca para 
evangelizar y organizar a los indios encomendados hizo posible 
que miembros de naciones chichimecas antes enemigas, hablantes 
de lenguas diferentes, pudieran entenderse y actuar colectivamente 
contra el nuevo enemigo común. Las causas criminales revelan la 
importancia del ladinismo en lengua mexicana en el perfil de los 
naturales que encabezaban las rebeliones. 

Vitar (1992) afirma que el proyecto imperial español, 
que inicialmente pretendía la castellanización de las Indias 
Occidentales, al encontrarse con una diversidad lingüística que 
impedía aplicar tal política, se vio obligado a adoptar una lengua 
general que le facilitara el proceso de comunicación con las 
distintas etnias. El proyecto imperial español se encontró con una 
realidad lingüística que retrasó la castellanización en el marco de 



Sillares, vol. 5, núm. 10, 2026, 1-48
DOI: https://doi.org/10.29105/sillares5.10-180

18

Malos tlatoles: indicios de discursos de resistencia indígena 

las comunidades indígenas, poniendo de relieve la gran variedad 
de lenguas existentes, lo cual obligó a traspasar las barreras del 
etnocentrismo y diseñar, a su vez, métodos de comunicación 
verbal basados en la adopción de una lengua general. Este proceso 
de acomodación a un mundo nuevo no fue fácil, manifestándose 
también en el campo de la lengua el fenómeno de choque cultural 
que significó la conquista, apareciendo la diferencia idiomática 
como uno de los aspectos donde con gran nitidez se revela la 
alteridad, el impacto de la presencia de los otros. Maldavsky et al 
(2013) definen las lenguas generales como vehículos lingüísticos 
adoptados por los colonizadores como medios de evangelización 
y administración.

La introducción de este tipo de lenguas en territorios 
lingüísticamente diversos y por ende, complejos, facilitó la 
transmisión de la cultura a la población originaria. Ello dio como 
resultado un proceso conocido como ladinización, término que 
ha sido utilizado de distintas maneras para referir procesos de 
aculturación y cambios lingüísticos, en algunos casos incluso 
equiparándolo con la noción de mestizaje. En este trabajo se 
emplea como lo explica Díaz (2007), reconociendo que los ladinos 
en algunas regiones del continente americano en un principio 
eran los indígenas que hablaban español, pero el término luego 
comenzó a usarse se para designar a individuos de origen indio 
que, a partir del cambio lingüístico, era vistos como portadores 
del cruce cultural y étnico.



Amelia Carrillo

Sillares, vol. 5, núm. 10, 2026, 1-48
DOI: https://doi.org/10.29105/sillares5.10-180

19

Algunos estudios aportan datos muy valiosos para 
comprender la función de la lengua en el contexto de las 
sociedades coloniales en otros territorios que bien pueden servir 
para comprender el proceso de ladinización de los naturales del 
Nuevo Reino de León. Uno de estos estudios se refiere a la región 
de Zimapán en donde la población se describía del siguiente 
modo: “hablan dos suertes de lenguas, chichimeca y otomite, y el 
que sale ladino dellos es en la lengua mexicana, que es la general 
desta tierra; y a éste llaman ladino, que la habla.”11 En los territorios 
del norte habitaban grupos nómadas y semi-nómadas que en los 
documentos coloniales aparecen referidos como naciones. La 
cuestión de la lengua y la identidad están fuertemente vinculadas, 
por ello en este punto es importante incorporar el concepto de 
“nación”.

El primer español que usó dicho concepto fue Cabeza de 
Vaca alrededor 1542, pues fue él quien denominó naciones a las 
diversas sociedades con las que convivió durante ocho años, en el 
territorio que hoy es el sur de Texas.12 Un elemento que utilizó este 
explorador para diferenciar los grupos humanos con los que iba 
teniendo contacto fue, precisamente, la lengua. Esta es la primera 
referencia a las lenguas indígenas como factor de diferenciación 
11	  David Charles Wright Carr. “Los otomíes: cultura, lengua y escritura” (Te-
sis doctoral, El Colegio de Michoacán, 2005),  273, http://colmich.reposito-
rioinstitucional.mx/jspui/handle/1016/418
12	  Véase: Carlos Manuel Dávila. La gente del mezquite. (Gobierno del Es-
tado de Coahuila, 2017), 46-47, https://coahuilacultura.gob.mx/wp-content/
uploads/2020/08/2-La-gente-del-mezquite.pdf



Sillares, vol. 5, núm. 10, 2026, 1-48
DOI: https://doi.org/10.29105/sillares5.10-180

20

Malos tlatoles: indicios de discursos de resistencia indígena 

entre los pueblos originarios del norte de la Nueva España. La 
lectura de varios expedientes que contienen procesos judiciales 
contra naturales por acusación de robo de ganado, destrucción 
de propiedades y convocatorias de alzamiento, han permitido 
constatar que la lengua era, en efecto, un elemento identitario 
que había jugado un papel en el enfrentamiento de las distintas 
naciones, situación que comenzó a modificarse cuando en todas 
las naciones comenzó a haber miembros capaces de comunicarse 
usando lengua mexicana, tornándose esta un elemento de cohesión 
entre todas ellas. 

Gracias a estudios sobre el mercado de personas 
esclavizadas, se sabe que el precio dependía de factores como 
el sexo, la sumisión, las condiciones de salud y el idioma. En 
cuanto a este último, se sabe que existía una distinción básica para 
clasificar a los miembros de la comunidad africana en la Nueva 
España: “se distinguían los «ladinos», «criollos» y «bozales». 
Los primeros se caracterizaban por el largo tiempo que tenían 
en la Nueva España, lo que les había permitido conocer bien la 
lengua castellana. Los segundos eran los nacidos fuera de África, 
ya sea en las colonias americanas o en la metrópoli. Finalmente, 
el grupo de los bozales lo constituían los originarios de África 
recientemente llegados a América, quienes solían tener problemas 
de comunicación.”13 Dicha clasificación se usó también para 
13	  Gerardo Martínez Hernández. La medicina en la Nueva España, siglos 
XVI y XVII. Consolidación de los modelos institucionales y académicos, (Ins-
tituto de Investigaciones Históricas, 2014), 206.



Amelia Carrillo

Sillares, vol. 5, núm. 10, 2026, 1-48
DOI: https://doi.org/10.29105/sillares5.10-180

21

categorizar a la población indígena en los territorios donde había 
diversidad lingüística.

Aunque en los años posteriores a la caída de Tenochtitlan 
existía la intención de iniciar un proceso de castellanización, al 
advertir que el náhuatl o lengua mexicana era hablado por cientos 
de pueblos tributarios de los mexicas, Felipe II y el Consejo de 
Indias reconocieron que el náhuatl era la lengua idónea para la 
cristianización de los indígenas, “para que aprendiesen todos una 
misma lengua y que ésta fuese la mexicana, que se podrá aprender 
con más facilidad por ser lengua general”14 y aunque a su llegada 
al reino el gobernador Martín de Zavala intentó retomar la idea 
de que se enseñara la lengua castellana a los nativos, la política 
lingüística que ya estaba en marcha, había alcanzado un alto grado 
de efectividad, como lo demuestra la información de los naturales 
que se sometieron a interrogatorios en los procesos judiciales. 

Subalternidad y discursos de resistencia
Aunque originalmente el concepto subalternidad se usó en el 
ámbito de los estudios marxistas para referir una relación de poder 
en la cadena de mando en el contexto del sistema de producción, 
con el tiempo sus alcances se ampliaron, llegando a funcionar 
como una herramienta conceptual para analizar procesos sociales 
poco atendidos en las historiografías nacionales, siendo este el 

14	  Rebeca Villanueva Barriga. “La paradoja lingüística del indígena mexica-
no”, Inti: Revista de literatura hispánica. No. 42, (1995), 105,  https://digital-
commons.providence.edu/inti/vol1/iss42/14.



Sillares, vol. 5, núm. 10, 2026, 1-48
DOI: https://doi.org/10.29105/sillares5.10-180

22

Malos tlatoles: indicios de discursos de resistencia indígena 

sentido empleado por los historiadores de los Estudios Subalternos. 
En este trabajo, el concepto tiene esa aplicación y se introduce 
con la finalidad de explicar la naturaleza de las relaciones entre 
conquistadores y conquistados, tal como propone el enfoque 
historiográfico de los Estudios Subalternos (ES), cuyos esfuerzos 
se encaminan a la desclasificación de archivos coloniales para 
rescatar la versión de los campesinos que participaron en las 
revueltas populares de principios del siglo XX en la India.

Para hablar de subalternidad es necesario hablar también 
de la dominación y sus estrategias. El politólogo y antropólogo 
estadounidense James Scott (2004) afirmaba que en el discurso 
público suelen imponerse eufemismos como medida para ocultar 
hechos desagradables de la dominación. De esta manera, se 
logran transformar las formas violentas de la opresión en otras 
inofensivas o esterilizadas. El objetivo de estas formas de 
enunciación es borrar la coerción que caracteriza dichas acciones. 
Sin duda, hablar de la reducción de los naturales es una forma 
encubierta de nombrar el ejercicio del control sobre los cuerpos 
de los habitantes originarios. 

Este autor enlista una serie interesante de términos 
eufemísticos que suelen poblar el discurso de los grupos 
dominantes con la finalidad de desplazar el sentido real de las 
acciones que ejercen contra los grupos dominados y ofrece sus 
términos alternativos sin edulcorantes, a fin de exhibir claramente 
el uso político del lenguaje:



Amelia Carrillo

Sillares, vol. 5, núm. 10, 2026, 1-48
DOI: https://doi.org/10.29105/sillares5.10-180

23

Pacificación por ataque armado y ocupación;

tranquilizar por encierro con camisa de fuerza;

pena capital por ejecución realizada por el estado;

campos de readaptación por cárcel para opositores políticos; 

comercio de ébano por tráfico de esclavos en el siglo XVII.15 

Una revisión del marco jurídico que sirvió para justificar 
la ocupación de los territorios americanos a partir del siglo XVI 
es suficiente para constatar lo que exhibe Scott en la cita anterior. 
En las ordenanzas y leyes elaboradas por la corona hispánica, 
aparece el término pacificación en incontables ocasiones. El 
discurso que sustenta el proyecto de expansión de la corona de 
Castilla coloca al centro el proceso de pacificación, que no es otra 
cosa que el uso de la fuerza para ocupar los territorios ancestrales 
de la población nativa, pero para que dicha pacificación fuese 
posible, se recurrió a otras estrategias que involucraban el control 
de los cuerpos y la movilidad de los naturales. 

Al afirmar que el poder se vale de eufemismos para 
ocultar sus prácticas, Scott revela que el dominio se ejerce no 
solo sobre los territorios y sus población, sino también en 
la dimensión discursiva, porque ese poder genera un orden 
discursivo, estableciendo una red de significados donde la 
asimetría del poder queda plenamente justificada y se vuelve 
legal e incuestionable, capaz de trascender al momento histórico 

15	  Scott, J. Los dominados y el arte de la resistencia. (México: Era, 2004), 79.



Sillares, vol. 5, núm. 10, 2026, 1-48
DOI: https://doi.org/10.29105/sillares5.10-180

24

Malos tlatoles: indicios de discursos de resistencia indígena 

en el que surge y desplazarse, de discurso en discurso, de libro en 
libro, normalizándose a medida que se instala en la cultura.

En los estudios subalternos la subalternidad es explicada 
como una condición vinculada a una conciencia negativa que 
las clases sociales históricamente oprimidas desarrollan. Esta 
conciencia negativa, es decir, la conciencia de subordinación, es 
definida por Ranjit Guha como una de las partes constitutivas 
de una relación formada por dos, donde la otra está representada 
por la dominación, pues el subalterno siempre está sujeto a la 
actividad del que domina, incluso cuando se rebela. En este 
trabajo se emplea el concepto subalterno en articulación con dos 
condiciones observadas en las declaraciones de los imputados en 
una causa criminal contra naturales del Nuevo Reino de León: la 
expresión de las experiencias de subordinación y la conciencia de 
que se es subordinado. 

La mayor aportación de los trabajos de los ES fue 
la información que recuperaron sobre los campesinos que 
participaron en revueltas en la India de finales del siglo XIX 
y principios del XX, al revelar que los archivos guardaban 
testimonios de sus experiencias de subordinación y una 
conciencia del lugar que ocupaban en la sociedad. Algo similar 
se observa en las causas criminales contra indígenas nativos 
del Nuevo Reino de León: las confesiones y testimonios dan 
cuenta de que los indígenas entendían que el régimen colonial 
los había colocado en una posición de desventaja y que incluso 



Amelia Carrillo

Sillares, vol. 5, núm. 10, 2026, 1-48
DOI: https://doi.org/10.29105/sillares5.10-180

25

si se sometían a él, sus derechos no serían respetados ni se les 
proveería justicia. 

La resistencia, de acuerdo con los ES, se debe entender 
como una respuesta al sometimiento, pero también como una 
expresión propia de la condición de subalterno. Se le concibe 
como una fuerza dirigida a provocar un giro en la relación de 
poder. En sus trabajos sobre los movimientos campesinos de la 
India, Guha identificó varios métodos de resistencia que fueron 
muy frecuentes durante el siglo XIX; los más comunes eran la 
destrucción, el incendio, el consumo de alimentos y el saqueo. 
Estas transgresiones que formaron parte de los mecanismos de 
resistencia a la dominación colonial de los campesinos de la 
India son muy similares a las que llevaban a cabo los naturales 
del Nuevo Reino de León durante las insurrecciones del siglo 
XVII.

Sin embargo, hubo otros mecanismos menos frontales 
que tenían que ver con actos cotidianos, como la comunicación. 
El elemento lingüístico es importante para comprender los 
mecanismos de la resistencia porque en el Nuevo Reino de 
León como en muchas otras regiones, una parte de los indígenas 
chichimecas pasaron de ser bozales —hablantes exclusivos 
de sus lenguas maternas— a ser ladinos en lengua mexicana; 
la transculturación no fue de lo indígena a lo mestizo, sino de 
una cultura indígena a otra. En el Nuevo Reino de León, la 
aculturación lingüística se dio mediante la incursión de indígenas 



Sillares, vol. 5, núm. 10, 2026, 1-48
DOI: https://doi.org/10.29105/sillares5.10-180

26

Malos tlatoles: indicios de discursos de resistencia indígena 

conocidos como “indios madrineros”, encargados de enseñar la 
doctrina a los indios encomendados. 

Ladinos y tlatoleros 
Alonso de León señalaba sobre los naturales que, “aunque de 
chicos se críen en casa de los españoles y con algún religioso, 
bautizándolos y enseñándolos a ser cristianos y la doctrina, 
que aprenden con facilidad, enseñándoles la lengua castellana 
y mexicana, olvidando la nativa, llegando a edad pupilar y 
olvidando todos los beneficios que han recibido (que ellos no 
tienen por tales), se huyen y sirven de inducidores a los otros, que 
han menester muy poco, a no acudir al servicio de los españoles; 
negando la obediencia a S. M., que por su conversión gasta 
sus tesoros y, las vidas de sus vasallos; acaudillándolos a que 
hagan todos los daños que pueden, así en las gentes como en los 
ganados; acelerando, con esos insultos y delitos, su muerte y la 
de los convocados.” 16 

Así, la lengua nativa se asocia a la huida y la desobediencia, 
mientras que la capacidad de hablar la lengua mexicana constituía 
una suerte de estadio superior en el escalafón de la civilización. 
No obstante, el ladinismo no operó plenamente en favor de la 
pacificación; a medida que los naturales pudieron usarla para 
comunicarse, comenzaron a compartir sus experiencias de 

16	  Alonso de León. Historia de Nuevo León con noticias sobre Coahuila, 
Tejas, Nuevo México. (Secretaría de Fomento, 1909), 114, https://archive.org/
details/historiadenuevol00le/page/n5/mode/2up



Amelia Carrillo

Sillares, vol. 5, núm. 10, 2026, 1-48
DOI: https://doi.org/10.29105/sillares5.10-180

27

subordinación, vinculadas a las cargas abusivas de trabajo y al 
maltrato, usando el recién adquirido conocimiento de la lengua 
náhuatl como vehículo para celebrar alianzas; la circulación de 
tlatoles en náhuatl permitió que los alzamientos se desarrollaran 
y fortalecieran de manera orgánica. 

Los registros de las causas criminales contra “indios 
bárbaros” que resguarda el AHM, dan cuenta de procesos judiciales 
contra individuos de casi todas las naciones que poblaban la 
región. Era común que tras la huida de las haciendas, los naturales 
se unieran a grupos de “indios alzados” y cometieran robos de 
ganado y sustrajeran caballada para facilitar su traslado por el 
territorio, lo que generó un estado de conflicto permanente entre 
encomenderos y encomendados, convirtiéndose el Nuevo Reino 
de León a la postre en “tierra de guerra viva”. No obstante, así 
como los españoles tenían mecanismos para reducir y pacificar, 
los indígenas tenían los propios para contrarrestar el sometimiento 
sin recurrir a la violencia: la circulación de rumores y quejas 
constituyeron un acto de resistencia más sutil, considerado por los 
ES formas de resistencia cotidianas.17 En la mayoría de las causas 
criminales se advierte que había una constante vigilancia de la 
comunicación que se daba entre los naturales. Adjetivos como 
“tlatolero”18 o “novelero” aparecen en distintas causas criminales, 

17	  Ranjit Guha. Elementary aspects of peasant insurgency in colonial India. 
Oxford University Press. Chapter 4, p. 144.
18	  Véase: AHM. Causa contra indios por alzamientos en las provincias, 1 
de octubre de 1644. Sección: Vida cotidiana/Serie: delincuencia/Colección: 



Sillares, vol. 5, núm. 10, 2026, 1-48
DOI: https://doi.org/10.29105/sillares5.10-180

28

Malos tlatoles: indicios de discursos de resistencia indígena 

asociadas a naturales que eran conocidos por quejarse o compartir 
rumores. Existía, pues, además de un control sobre los cuerpos, 
un interés muy marcado por ejercer un control discursivo, porque 
con frecuencia en condiciones de opresión, el discurso tiende a 
volverse político, en tanto que son “potencialmente ‘políticas’ 
aquellas acciones (lingüísticas o no) que involucran el poder o su 
opuesto, la resistencia”19 

El tlatole es un término vinculado al acto de comunicar 
y el mal tlatole, se refiere a la comunicación con intenciones de 
rebelión. En náhuatl, tlahtolli significa “palabra”, “discurso” o 
“relación”.20 Se trata de un acto comunicativo que puede llegar 
a ser complejo. Baste recordar que la extensa crónica del capitán 
Alonso de León se titula, nada menos, Relación y Discursos del 
descubrimiento, población y pacificación de este Nuevo Reino 
de León. Un tlatole, en el ámbito de la vida cotidiana, involucra 
el hecho de narrar, de contar algo. En las causas criminales es 
posible advertir que cuando los testigos refieren la circulación de 

causas criminales/Volumen: 4/Expediente: 49, f. 10-11. Testimonio de Juan 
Botello Guerrero: “… un indio llamado Baltasar, que es el que hace semejantes 
juntas y daños, como indio ladino y que ha hecho otros muchos hurtos, y que 
es indio muy caviloso, perjudicial y tlatolero a los demás…” 
19	  Paul Chilton y Cristina Schäffner. 1997. Discurso y política, p. 304, en El 
discurso como interacción social. Estudios del discurso: introducción multidis-
ciplinaria (Teun Van Dijk, compilador, 1998), Vol. 2. Gedisa. 
20	  Véase: Alicia Barbas y Miguel Bartolomé. “Héroes culturales e identida-
des étnicas: la tradición mesiánica de mixes y chontales”, Históricas digital 
(2019), 213-234. https://historicas.unam.mx/publicaciones/publicadigital/li-
bros/374/374_04_10_heroesculturales.pdf



Amelia Carrillo

Sillares, vol. 5, núm. 10, 2026, 1-48
DOI: https://doi.org/10.29105/sillares5.10-180

29

tlatoles, suelen hacerlo en consideración a dos tipos de producción 
discursiva: los de la vida cotidiana y los de insumisión, que los 
funcionarios —ya se trate del justicia mayor, el sargento mayor 
o el propio gobernador— refieren como malos tlatoles; se trata 
de mensajes que solían compartirse  a manera de queja, rumor 
o franca convocatoria a la rebelión y que lo mismo circulaban 
de una ranchería a otra durante las jornadas de trabajo, que se 
pronunciaban durante el desarrollo de mitotes o juntas. Por 
ello, el hecho de que los naturales mantuvieran comunicación 
a los ojos de los encomenderos constituía una oportunidad para 
intercambiar quejas y con ello, dar paso a la organización de 
rebeliones, como se advierte en los interrogatorios contenidos en 
la causa criminal contra el capitán alazapa Juan Alonso. 

Contra el indio Juan Alonso, por andar repartiendo  
flechas, incitando a la rebelión de los alazapas
La causa contra Juan Alonso da cuenta de una investigación 
iniciada en junio de 1640 en la villa de Cerralvo y concluida 
en la misma villa al año siguiente. El documento no cuenta con 
una cabeza de proceso, ya sea porque se dañó, se extravió o se 
encuentra en un expediente distinto. El estado de conservación de 
la primera foja que integra el documento no es óptimo; evidencia 
daño en algunas partes por la acción de los insectos, de lo que 
se infiere que la carta que debería encontrarse como cabeza de 
proceso, y que se refiere en otra parte del documento, pudo haber 
sufrido un daño similar y perderse definitivamente.  Se puede 



Sillares, vol. 5, núm. 10, 2026, 1-48
DOI: https://doi.org/10.29105/sillares5.10-180

30

Malos tlatoles: indicios de discursos de resistencia indígena 

tener certeza de que la investigación inicia por el envío de dicha 
carta, mencionada en la quinta foja de este proceso judicial, 
específicamente en la declaración del capitán Blas de la Garza, 
quien menciona el envío de una carta al justicia mayor para 
comunicarle que unos indios de su encomienda le dieron aviso 
sobre la entrega de flechas por parte de un indio cuyo nombre no 
se menciona. 

En los interrogatorios participaron veintitrés indígenas; 
diecisiete de ellos como testigos y seis como inculpados. De los 
interrogados, quince son alazapas (de las parcialidades tatoama 
y apitale); tres son aguatas (que, atendiendo a la información 
contenida en otra causas, podría tratarse también de una 
parcialidad alazapa); uno solo de los inculpados refiere ser coyote, 
pero algunos declarantes lo identifican también como mestizo; 
participa un individuo autoidentificado como indio acananagua/
canamiaba y dos más cuya adscripción étnica no se proporciona. 
Un dato relevante en esta causa criminal es que cinco de los seis 
inculpados declara ser ladino en lengua mexicana y solo uno dice 
ser bozal.21 

La primera declaración del proceso corresponde a 
Alacuacamo, del servicio del encomendero Cristóbal González, 
quien fue llamado a comparecer al saberse que había recibido 
una flecha y, aunque la falta de las primeras fojas impide conocer 

21	  Véase el anexo 1, correspondiente al censo de naturales interrogados en la 
causa criminal contra Juan Alonso. 



Amelia Carrillo

Sillares, vol. 5, núm. 10, 2026, 1-48
DOI: https://doi.org/10.29105/sillares5.10-180

31

el día exacto en que inicia la averiguación, se puede tomar el 
26 de junio de 1640, día del primer testimonio registrado, como 
la fecha de la denuncia. Las últimas diligencias registradas en 
el expediente, que consta de un total de ochenta y tres fojas, se 
llevaron a cabo el 16 de octubre de 1642, de las cuales, veintiuna 
están dedicadas a las averiguaciones por un ataque a la hacienda 
del capitán Hernando de Mendiola realizado la noche del 18 de 
agosto de 1640, en el que familiares y allegados de Juan Alonso 
estuvieron involucrados. 

Figura 2.  
Fragmento de un interrogatorio realizado el 26 de junio de 1640.

En la figura 2 se puede apreciar un fragmento del 
testimonio del natural que informó a Blas de la Garza sobre 
la flecha que Juan Alonso entregó a otro indio de su misma 
ranchería. Se trata de la declaración de Pablillo, un natural de la 
nación acananagua canamiaba, quien refiere lo siguiente: “… que 



Sillares, vol. 5, núm. 10, 2026, 1-48
DOI: https://doi.org/10.29105/sillares5.10-180

32

Malos tlatoles: indicios de discursos de resistencia indígena 

le dijo el indio capuliguama que había venido de la tierra adentro, 
que encontrándose con el indio Juan Alonso, que iba hacia su 
tierra, le había dado una flecha y le había rogado que dijese a los 
capuliguamas, sus compañeros, que él iba a comer la tuna y el 
mezquite a su tierra, porque había entendido que sus amos los 
querían enviar al Saltillo a segar, con lo cual no habían de tener 
lugar de comer la tuna…”22 

Al aplicar una perspectiva crítica, los interrogatorios de 
quienes participaron en los alzamientos, deja entrever que los robos 
de ganado y los ataques a las poblaciones de españoles estaban 
motivados en la inconformidad de los nativos por la pérdida de su 
libertad y los tratos abusivos que recibían de los encomenderos. Por 
ello en el análisis que aquí se propone se retoman los postulados de 
los Estudios Subalternos, entendiendo los delitos cometidos por los 
naturales como expresiones de resistencia. 

Estrategias de resistencia discursiva y simbólica  
en la causa contra Juan Alonso
Si bien, la causa criminal contra Juan Alonso —y casi todas 
las que se ha tenido la oportunidad de estudiar—, incluye los 
testimonios de nativos cuyo pensamiento denota la naturalización 
del poder colonial y la sumisión a las leyes de los españoles, 
entre los inculpados las declaraciones evidencian una conciencia 

22	  AHM. Contra indio por incitar a la rebelión. 2 de julio de 1640. Colección: 
Causas criminales/Volumen: 3/ Expediente: 35, f. 4 (En adelante se identifica-
rá como AHM-JA).



Amelia Carrillo

Sillares, vol. 5, núm. 10, 2026, 1-48
DOI: https://doi.org/10.29105/sillares5.10-180

33

de subordinación que los empujaba a tratar de contrarrestar la 
asimetría del poder que los ponía en desventaja. 

En el ámbito del análisis del discurso, se han desarrollado 
propuestas metodológicas y herramientas para reconocer e inter-
pretar formaciones discursivas que encierran significados sobre el 
poder. Chilton y Schäffner (1997) acuñaron el concepto funciones 
estratégicas del discurso político para referirse a las estrategias que 
usan los hablantes para conseguir ciertos propósitos al comunicar-
se; por ello sostienen que la lengua debe ser entendida como un 
“recurso” del que el ser humano se vale para alcanzar objetivos 
políticos, sin que ello limite tal recurso en cuanto a la utilidad de 
los objetivos a los que sirve, ya que puede ser útil a muchos de na-
turaleza muy diversa, explicándolo del siguiente modo:

Es importante señalar que para estos investigadores 
se debe entender lo político como la calidad de una práctica 
discursiva y puede incluir expresiones aparentemente ajenas a 
lo político, que al observarse en el contexto en que se expresan, 
cumplen una función política, como sucede con, por ejemplo, 
recursos literarios como la metáfora. Su propuesta hace énfasis 
en el análisis de las prácticas discursivas y cómo esas prácticas 
funcionan políticamente. En sus trabajos, estos autores han 
propuesto que existen cuatro funciones estratégicas del discurso 
político:  

•	 Coerción
•	 Resistencia, oposición y protesta



Sillares, vol. 5, núm. 10, 2026, 1-48
DOI: https://doi.org/10.29105/sillares5.10-180

34

Malos tlatoles: indicios de discursos de resistencia indígena 

•	 Encubrimiento
•	 Legitimación y deslegitimación

La coerción se refiere a actos de habla que se expresan 
respaldados por sanciones, que pueden ir desde el ámbito legal 
hasta lo corporal. Está presente en textos jurídicos, edictos, 
órdenes y reglamentos y también en otros menos obvios. Los 
roles discursivos que no pueden evadirse fácilmente también 
forman parte de esta estrategia, y se refiere a la obligación de 
contestar preguntas al asumir un rol de subordinación: el hijo al 
padre, el estudiante al maestro, el ciudadano al funcionario de 
gobierno, etc. 

La resistencia, por otro lado, sería una estrategia opuesta 
a la coerción. También aparece manifiesta como oposición o 
protesta. Suele estar vinculada a quienes se oponen al poder. El 
encubrimiento, por otro lado, es una estrategia que suelen usar 
quienes detentan el poder para ejercer un control cuantitativo o 
cualitativo de la información o de eventos que pudieran despertar 
suspicacias, pero sobre todo está relacionado con el ocultamiento 
de información o la censura a la difusión de información que 
pudiera beneficiar a quienes no tienen poder. Finalmente, la 
legitimación y la deslegitimación corresponden a una función 
íntimamente ligada a la coerción. Chilton y Schäffner lo 
entienden como el “derecho a ser obedecido” que esgrimen las 
autoridades o los grupos dominantes, como si se tratase de algo 
que les es inherente. Su contraparte es la deslegitimación, usada 



Amelia Carrillo

Sillares, vol. 5, núm. 10, 2026, 1-48
DOI: https://doi.org/10.29105/sillares5.10-180

35

para presentar al grupo contrario negativamente. El análisis de los 
fragmentos desagregados de la causa criminal contra Juan Alonso 
a la luz de lo que proponen Chilton y Schäffner revelan el uso de 
varias de estas estrategias en el desarrollo de los alzamientos y se 
manifiestan en la circulación de tlatoles en los que se comunican 
quejas sobre los amos, hasta otras formaciones discursivas más 
complejas. 

El primer testimonio que las autoridades recogen en la 
causa criminal contra Juan Alonso, da cuenta de esta aculturación 
experimentada por muchos naturales pacificados que trabajaban 
en las haciendas, por lo que se les daba el título de “indios amigos”. 
Nicolasillo, uno de los testigos cuya identidad étnica no se revela 
en el documento, introduce en su narración un dato fundamental 
que, más allá de la entrega de la flecha, alerta a las autoridades 
sobre la posibilidad de un alzamiento; este declarante afirmó que, 
yendo para la hacienda de su amo se había encontrado a Juan 
Alonso y que se apalabró con él y en la conversación le había 
dicho que se iba a comer comas y tunas, y que iba huyendo de 
los amos por que los querían llevar a Saltillo a que segaran trigo. 
Así, la huida queda asociada a la inconformidad de Juan Alonso 
por la intención de Blas de la Garza de hacerlos trabajar en otra 
hacienda, en otra ciudad, en lugar de dejarlos descansar después 
de levantar su cosecha. 

Al conocerse el mensaje enviado por Juan Alonso, se 
emprenden diligencias con la intención de atajar el posible 
alzamiento: la primera de ellas consiste en el envío de dos 



Sillares, vol. 5, núm. 10, 2026, 1-48
DOI: https://doi.org/10.29105/sillares5.10-180

36

Malos tlatoles: indicios de discursos de resistencia indígena 

mensajeros —indios amigos—, con orden del justicia mayor 
Gonzalo Fernández de Castro para que entreguen a Juan Alonso 
un documento cuyo propósito es pacificarlo y atraerlo de paz.  
Cuando Andrés y Marcos, los enviados, regresan a dar cuenta 
de la misión, refieren en sus declaraciones que encontraron 
rancheados a Juan Alonso y a su sobrino Alosillo cerca de la 
sierra de Picachos, donde trataron de entregarles el documento. 
Declaran que tío y sobrino recibieron el mensaje haciendo burla 
y mofa y diciendo que guardarían aquel papel para chupar,23 
acto que evidencia el desprecio de los insurrectos hacia las 
leyes de los españoles. El encuentro con los indios amigos es 
aprovechado para demostrar su desprecio no solo mediante la 
acción de rechazar el papel, sino agregando un recurso aún más 
interesante: ironizan al mofarse de que se les intente someter 
con un simple papel. 

En el ámbito de los estudios literarios, la ironía se define 
como “una reacción ante el mundo (principalmente vengativa y 
colérica pero también quizá resignada, conciliadora o divertida)”24 
que, además, se caracteriza por la coexistencia de perspectivas 
diferentes que “se manifiesta al yuxtaponer una perspectiva 
explícita, que aparenta describir una situación, y una perspectiva 
implícita, que muestra el verdadero sentido paradójico, 
incongruente o fragmentario de la situación observada.”25 
23	  AHM-JA, f. 8.
24	  Helena Beristain. Diccionario de retórica y poética. (Porrúa. 1995), 278.
25	  Lauro Zavala. Para nombrar las formas de la ironía. Discurso. 1992. p. 65.



Amelia Carrillo

Sillares, vol. 5, núm. 10, 2026, 1-48
DOI: https://doi.org/10.29105/sillares5.10-180

37

La respuesta irónica de Juan Alonso y su sobrino a los 
emisarios del Justicia Mayor exhibe el sinsentido de enviar un 
documento a quienes no pueden leerlo; por eso responden que 
guardarán el papel para fumar. Al ser ajenos a la cultura escrita, 
el papel no tiene para ellos ningún poder. Así, la deslegitimación 
del grupo dominante se da en este encuentro de dos maneras: 
primero a través de la burla y después al culpar a los españoles 
del alzamiento, ya que al despedir a los mensajeros les dicen 
“…y vengan los españoles, que aquí les aguardamos, pero no 
será menester que vengan, porque nosotros a cuatro días de luna 
iremos a dar a Mendiola y a los hijos de Treviños, porque estos 
mozos han sido la causa de nuestro alzamiento.” 26 El uso de la 
expresión hijos de Treviños, Juan Alonso y Jusepillo depositan 
en los españoles la culpa de que haya huidas y conflictos. Los 
encomenderos y militares Blas de la Garza, Pedro de la Garza y 
Alonso de Treviño, cuyos nombres aparecen en la causa criminal 
contra Juan Alonso, son hermanos, hijos de Marcos Alonso de 
la Garza y Juana de Treviño: son ellos los hijos de Treviños a 
quienes se refieren los alazapas, pero la expresión bien podría 
incluir a cualquier otro encomendero, dado que todos actuaban de 
manera similar y en apego a los mismos valores. 

Aunque este trabajo se centra en la información contenida 
en las narraciones de testigos y de los propios inculpados 
aportadas en los interrogatorios, en este punto es indispensable 

26	  AHM-JA, f. 10.



Sillares, vol. 5, núm. 10, 2026, 1-48
DOI: https://doi.org/10.29105/sillares5.10-180

38

Malos tlatoles: indicios de discursos de resistencia indígena 

recurrir al testimonio del capitán Alonso de Treviño, encargado 
de realizar las investigaciones sobre el ataque a la hacienda de 
Santa Clara, del capitán Hernando de Mendiola, efectuado la 
noche del 18 de agosto de 1641: “…y este declarante volvió a 
entrar en la casa del dicho Mendiola y en la sala, en un altar, vio 
en un cuadro de Nuestra Señora de la Concepción clavadas dos 
flechas, y en la pared de dicho altar otras dos…”27 Las flechas que 
destruyen una imagen religiosa y el altar en que se encontraba 
podría considerarse un hecho fortuito, resultado del caos que 
caracteriza a un ataque de este tipo, ya que en una situación de esta 
naturaleza las flechas podían hacer blanco en personas u objetos 
indistintamente. Sin embargo, en otras causas criminales contra 
naturales, como la una año 1632 contra cataras,28 se menciona 
que los rebelados prendieron fuego a unas cruces cercanas a la 
entrada de la carbonera. 

En los ES se concibe la destrucción de símbolos como 
una estrategia de resistencia y no como un mero acto motivado 
en el odio de los subalternos hacia el grupo dominante. Las 
investigaciones sobre las revueltas en India afirman que “el 
motivo dominante aquí es claramente político —el de socavar la 
autoridad de la nobleza mediante la demolición de sus símbolos. 
27	  AHM-JA, f. 18. 
28	  La referencia señala que “luego que sucedió el asalto en la dicha carbone-
ra, vinieron a poner fuego en el carbón y hornos y a quemar los ranchos y las 
cruces…” AHM. Causa contra capitán catara por alteración en carbonera, 19 
de diciembre de 1632. Sección: Indígenas/Serie: Encarcelamiento/Colección: 
Civil/Volumen 5/Expediente 5/ f. 3.



Amelia Carrillo

Sillares, vol. 5, núm. 10, 2026, 1-48
DOI: https://doi.org/10.29105/sillares5.10-180

39

Esta función inversa de la violencia popular es elevada a su 
máximo potencial por la insurgencia, y la destrucción se convierte, 
en ese contexto, en el significante de una conciencia que es tan 
negativa en su orientación, como es política en su contenido.”29 
Por ello, el hallazgo del cuadro religioso flechado en el ataque a 
la hacienda de Mendiola debe entenderse como un acto simbólico 
que forma parte del discurso de resistencia: habla del rechazo de 
los nativos hacia la religión que trataban de imponerles. 

El proceso judicial muestra que las pesquisas por el 
ataque continúan todo el mes de agosto y para el veintidós de 
septiembre del mismo año, ante las insistentes diligencias de 
las autoridades, Juan Alonso comparece voluntariamente ante 
el justicia mayor en el valle de las Salinas para responder a las 
preguntas de las autoridades. Se hace acompañar por sus sobrinos 
Alosillo, Gueguento, Antonillo y otros naturales referidos en la 
causa, sospechosos del ataque a la hacienda de Mendiola. Al ser 
interpelado sobre sus acciones recientes, declara que cuando se 
fue a su tierra no se fue alzado y niega su participación en el 
ataque a la hacienda de Mendiola; para probar su buena voluntad, 
acepta volver a ponerse bajo las órdenes de su amo y es enviado 
a trabajar en la carbonera de Blas de la Garza. Sin embargo, no 
permanecieron en ella mucho tiempo y, como consecuencia de 
las pesquisas sobre el ataque, fueron capturados poco después. 
El interrogatorio de Juan Alonso inicia el 30 de abril de 1641 y 
29	  Ranjit Guha. Elementary aspects of peasant insurgency in colonial India. 
Oxford University Press. Chapter 4. Modality. p. 146 (Traducción propia).



Sillares, vol. 5, núm. 10, 2026, 1-48
DOI: https://doi.org/10.29105/sillares5.10-180

40

Malos tlatoles: indicios de discursos de resistencia indígena 

se extiende durante doce días. Cuando se le pregunta por la fecha 
en que se alzó, aclara nuevamente que en su primera retirada no 
iba alzado, y que estando en su tierra “vinieron a sus ranchos tres 
indios de la ranchería del difunto Pedro de la Garza, que son los del 
capitán Tipocua, y le trajeron flechas, diciéndole que las recibiese 
y se alzase con ellos para vengar la muerte de los parientes que 
les habían ahorcado, y que este confesante las recibió con todos 
los suyos.” 30 

Esta declaración pone de manifiesto cómo operan dos 
nociones que los ES proponen para explicar la participación de 
subalternos que no fueron directamente afectados, pero que se 
adhieren a la insurrección. “La insurgencia, cualquiera que sea 
su modalidad u ocasión, descansa en forma y espíritu en dos 
patrones de comportamiento íntimamente vinculados llamados 
imitación y solidaridad. Ambos están ejemplificados en los 
anales de la mayoría de las revueltas campesinas.”31 Si bien, Juan 
Alonso no es pariente de los naturales ejecutados, se solidariza 
con quienes recibieron esta vejación porque conoce la opresión y 
los abusos cometidos por los encomenderos. Lo anterior permite 
comprender por qué las insurrecciones van adquiriendo un 
carácter masivo y cómo los naturales que aparentemente están de 
paz en las haciendas terminan adhiriéndose abierta y plenamente 
a los alzamientos.

30	  AHM-JA, f. 40.
31	  Ranjit Guha. Elementary aspects of…Chapter 5, p. 167 (Traducción 
propia).



Amelia Carrillo

Sillares, vol. 5, núm. 10, 2026, 1-48
DOI: https://doi.org/10.29105/sillares5.10-180

41

El once de mayo de 1641, día que concluye el interrogatorio, 
Juan Alonso detalla una conversación que mantuvo con un natural 
conocido como Maldonado, de nación aguata, quien le advirtió 
sobre un supuesto complot de los españoles para eliminar a los 
naturales: “…le dijo […] los habían de matar y consumir a todos, 
como lo habían hecho con el que le habían muerto toda su gente 
y llevádole todas sus mujeres e hijos para la tierra fuera […] y 
que cuando se retirase este confesante, que él tratara de hacer 
lo propio…”32 En esa parte de la confesión se expresan las dos 
posibilidades de lo que los españoles consideraban un mal tlatole:  
un rumor —que los españoles querían matar a los naturales— 
y un mal consejo —el de huir—, pero también da cuenta de la 
construcción colectiva de una conciencia de subordinación que se 
gesta al compartir sus experiencias como subalternos. 

Además de interesante, este proceso judicial es muy 
extenso. Sería imposible agotar en un solo trabajo todos los 
fragmentos que ofrecen riqueza para el análisis, por ello se 
concluirá ofreciendo una comparación de la confesión de Juan 
Alonso con la ofrecida por Juan Calvo, apodado El Totaci, un 
natural aguata al que se capturó por involucrarse en un alzamiento 
realizado en 1637 en el que se menciona la participación de 
Juan Alonso y varios de sus parientes; esta vinculación permite 
comprender algo muy importante sobre los alzamientos y la 
resistencia indígena: los registros documentan los alzamientos 

32	  AHM-JA, f. 45-46.



Sillares, vol. 5, núm. 10, 2026, 1-48
DOI: https://doi.org/10.29105/sillares5.10-180

42

Malos tlatoles: indicios de discursos de resistencia indígena 

como casos separados, pero en muchas ocasiones se trata de 
expresiones de resistencia que se relacionan entre sí o bien, que 
ocurren en lugares diferentes, pero tienen un origen común.

Cuando Juan Calvo fue interrogado en 1637, declaró que:

“…es así que comenzó el tlatole y alzamiento que querían hacer 
por la gente de Blas de la Garza, que agraviada de haberles 
muerto el dicho Blas de la Garza y su hijo y cuñado a un indio 
hermano y abuelo de ellos, y porque se querían venir a quejar 
con al tlatoani de la dicha muerte y no habiéndoles dejado 
venir con meterles muchos miedos y amenazado, viendo que su 
agravio no tenía remedio, trataron de alzarse …”33

La declaración de Juan Calvo deja entrever que cuando 
ocurrió el agravio representado por el asesinato de Francisco,  los 
familiares del hombre asesinado querían ir a quejarse con el tlatoani 
(el gobernador), lo cual revela que sí existía una disposición de 
los indígenas de sujetarse a las leyes de los españoles, pero la 
intimidación y las amenazas los llevan a desarrollar métodos de 
resistencia violentos.

Conclusiones
Es innegable que en la mayor parte de los trabajos historiográficos 
del siglo XX dan por sentada la objetividad de las crónicas de 
los conquistadores, lo cual contribuye a mantener en las sombras 
la contraparte del discurso hegemónico. Los grupos humanos 

33	  AHM. Causa contra indios por alzamiento y robo. 28 de diciembre de 
1637. Sección: Vida cotidiana/Serie: Delincuencia/Colección: Causas crimi-
nales/Volumen: 2/Expediente: 24,  f. 18-19.



Amelia Carrillo

Sillares, vol. 5, núm. 10, 2026, 1-48
DOI: https://doi.org/10.29105/sillares5.10-180

43

nómadas y semi nómadas que encontraron los españoles a su 
llegada al territorio han sido descartados como fuentes para 
conocer su propia historia, incluso en fenómenos donde ellos 
deberían ser considerados los protagonistas, como es el caso de 
los alzamientos. 

Un acercamiento al contenido de las causas criminales 
contra naturales que se rebelaron contra el dominio español 
puede contribuir a revertir esa tendencia y aportar nueva 
información sobre la perspectiva de los propios naturales sobre 
los procesos sociales y políticos ocurridos en los que fueran 
sus territorios ancestrales. Los interrogatorios contenidos en 
los procesos judiciales aportan información de primera mano 
sobre las poblaciones subalternas y permiten someter a análisis 
las narraciones que elaboraron para responder a las preguntas 
planteadas por las autoridades. Si bien es cierto que los procesos 
judiciales son por naturaleza coercitivos y pudiese considerarse 
poco confiable la confesión de personas que estaban sujetas a la 
mediación de un intérprete, es preciso abandonar ideas pasadas 
sobre la falta de agencia de los nativos, que ha sido una de las 
razones de que estas poblaciones hayan permanecido en los 
márgenes de los estudios historiográficos.  

Las experiencias aportadas por los ES demuestran 
que una lectura crítica de los registros da como resultado la 
generación de datos que pueden enriquecer grandemente el 
conocimiento que se tiene sobre los grupos subalternos, incluso 
de aquellos que, como los naturales del Nuevo Reino de León, se 



Sillares, vol. 5, núm. 10, 2026, 1-48
DOI: https://doi.org/10.29105/sillares5.10-180

44

Malos tlatoles: indicios de discursos de resistencia indígena 

han concebido en trabajos historiográficos como seres apolíticos 
o carentes de agencia. Los interrogatorios, una parte procesal 
indispensable para la persecución y castigo de las rebeliones, 
permiten recuperar la visión de los naturales sobre cuestiones 
como la explotación de su fuerza de trabajo, la justicia o la falta 
de ella, la libertad y otros asuntos relacionados con el ejercicio 
del poder. La revisión del marco jurídico elaborado por la corona 
para regular el establecimiento de nuevas poblaciones en los 
territorios conquistados deja entrever que pocas veces hubo un 
cumplimiento cabal de las mismas y que los encomenderos no 
respondían ni siquiera a las leyes publicadas por la corona ni a las 
que se elaboraban más localmente, como las que firmó en 1627 el 
gobernador Martín de Zavala; el corpus de documentos jurídicos 
elaborado para la protección de los naturales no cumplió con su 
cometido no solo porque su letra por lo general era ambigua, 
sino porque entre los encomenderos del Nuevo Reino de León ya 
existía una tendencia sistemática a obviar cualquier derecho que 
pudieran tener los naturales reconocidos en el marco jurídico. 

Por ello es tan importante que los estudios contemporáneos 
sobre el período colonial comiencen a cuestionar el funcionamiento 
del dispositivo del poder colonial, iniciando con una reflexión crítica 
sobre los discursos oficiales que dieron lugar a la conformación 
de las representaciones de los naturales de esta región como 
salvajes, bárbaros y sanguinarios; revisitar los archivos coloniales 
para desclasificar documentos y sacar a la luz el discurso de los 
naturales subalternizados debe dejar de ser una tarea pendiente. 



Amelia Carrillo

Sillares, vol. 5, núm. 10, 2026, 1-48
DOI: https://doi.org/10.29105/sillares5.10-180

45

Una de las aportaciones más valiosas del uso de estas 
fuentes, es el hecho de que las causas criminales permiten incluso 
recuperar el discurso de rebeldes que no fueron capturados y 
escaparon al régimen de punición, puesto que quienes no corrieron 
con la misma suerte, refieren en los interrogatorios parte de los 
tlatoles con que les animaban los líderes de los alzamientos, 
de manera que los documentos históricos adquieran una nueva 
dimensión de análisis y el conocimiento de dicho período integre 
nuevas perspectivas. 

 Archivo

Archivo Histórico de Monterrey.
Archivo General de Indias

Bibliografía

Barbas, Alicia y Bartolomé, Miguel. “Héroes culturales e identi-
dades étnicas: la tradición mesiánica de mixes y chonta-
les.” En El héroe entre el mito y la historia, coordinado 
por Federico Navarrete y Guilhem Olivier. Históricas di-
gital, 2019. https://historicas.unam.mx/publicaciones/pu-
blicadigital/libros/374/374_04_10_heroesculturales.pdf

Beristain, Helena. Diccionario de retórica y poética. 7ª edición. 
Porrúa, 1995.

Chilton, Paul y Schäffner, Cristina. “Discurso y política.” En El 
discurso como interacción social. Estudios del discurso: 
introducción multidisciplinaria, compilado por Teun A. 
Van Dijk. Gedisa, 1998.  

Díaz Arias, D. “Entre la guerra de castas y la ladinización. La 
imagen del indígena en la Centroamérica liberal, 1870-



Sillares, vol. 5, núm. 10, 2026, 1-48
DOI: https://doi.org/10.29105/sillares5.10-180

46

Malos tlatoles: indicios de discursos de resistencia indígena 

1944”, Revista de Estudios Sociales, No. 26, (2007): 58-
72.

Foucault, Michel. Saber y verdad. Las ediciones de La Piqueta. 
1991.

Guha, Ranjit. Elementary aspects of peasant insurgency in colo-
nial India. Oxford University Press, 1986. 

Guha, Ranjit. Las voces de la historia y otros estudios subalter-
nos. Editorial Crítica, 2002.

Hoyo del, Eugenio. Historia del Nuevo Reino de León (1577-
1723), ITESM-Fondo Editorial Nuevo León, 2014.

Huerta Preciado, María Teresa. Rebeliones indígenas en el nores-
te de México en la época colonial. Instituto Nacional de 
Antropología e Historia, 1966.  

León de, Alonso. Historia de Nuevo León con noticias sobre 
Coahuila, Tejas, Nuevo México. Genaro García, 1909.             
https://archive.org/details/historiadenuevol00le/page/n5/
mode/2up

Maldavsky, A., Bouysse-Cassagne, T.,   Taylor, G.  y Ramos, 
G.  “Debate sobre los significados de lengua gene-
ral”,    Nuevo Mundo Mundos Nuevos, 2013. https://doi.
org/10.4000/nuevomundo.65072

Martínez Hernández, Gerardo. La medicina en la Nueva España, 
siglos XVI y XVII. Consolidación de los modelos institu-
cionales y académicos. Universidad Nacional Autónoma 
de México-Instituto de Investigaciones Históricas, 2014.  

Muñoz Camargo, Diego. Historia de Tlaxcala. Secretaría de Fo-
mento, 1892. https://ia803102.us.archive.org/7/items/his-
toriadetlaxc00chavgoog/historiadetlaxc00chavgoog.pdf

Sánchez Bella, Ismael. “Las Ordenanzas de Felipe II sobre Nue-
vos Descubrimientos (1573). Consolidación de la políti-
ca de penetración pacífica.” Anales de la Universidad de 



Amelia Carrillo

Sillares, vol. 5, núm. 10, 2026, 1-48
DOI: https://doi.org/10.29105/sillares5.10-180

47

Chile. Núm. 20 (1989): 533-549. https://anales.uchile.cl/
index.php/ANUC/article/view/23532

Scott, J. (2004) Los dominados y el arte de la resistencia. Edicio-
nes Era. 

Villanueva Barriga, Rebeca. “La paradoja lingüística del indíge-
na mexicano”. Inti: Revista de literatura hispánica. No. 42 
(1995), 107-112,

            https://digitalcommons.providence.edu/inti/vol1/iss42/14
Valdés, C. M. La gente del mezquite. Los nómadas del noreste en 

la Colonia. Biblioteca Coahuila de Derechos Humanos. 
Coahuila, 2017.

Vitar, B. Los intérpretes o  lenguaraces  en la conquista ameri-
cana: entre las peregrinas lenguas y el castellano impe-
rial, en Etnicidad, economía y simbolismo en los Andes. 
Memorias del II Congreso Internacional de Etnohistoria. 
Bolivia, 1991. 

Wright Carr, David Charles. “Los otomíes: cultura, lengua y es-
critura.” Tesis doctoral, El Colegio de Michoacán, 2005. 
https://colmich.repositorioinstitucional.mx/jspui/bits-
tream/1016/418/1/WrightCarrDavidCharles2005Tesis-
Vol.1.pdf

Zavala, Lauro. “Para nombrar las formas de la ironía”, Discurso, 
otoño (1992): 59-83, https://ru.iis.sociales.unam.mx/bits-
tream/IIS/5484/2/04_zavala.pdf



Sillares, vol. 5, núm. 10, 2026, 1-48
DOI: https://doi.org/10.29105/sillares5.10-180

48

Malos tlatoles: indicios de discursos de resistencia indígena 


